
CRISTIANOS, OFICIOS Y CONFUSIONES 

“El error de negar lo que la biblia distingue” 

Por 

Lorenzo Luévano 

______________________ 

Luego de publicar la primera refutación a las creencias del detractor y falso 

maestro Fernando Mata, uno de sus discípulos llamado Jimmy Pineda, entró 

al quite para retarme a debate público, proponiendo una cuestión que yo no 

afirmo. Este truco de imponer una proposición que uno no afirma es una 

táctica bien conocida en aquellos que temen probar lo que ellos creen. En 

lugar de proponer un debate que trate con la cuestión que ellos afirman, quie-

ren imponer una cuestión que sea más cómoda y fácil de refutar para ellos. 

Él me proponía lo siguiente: “¿Puede un no Cristiano bautizar?” Obviamente 

yo no puedo aceptar la afirmativa de esa proposición. Sería como, en medio 

de una controversia, en la que alguien afirma que solo las “aves vuelan”, y yo 

señale que eso no es verdad, entonces se me rete a debatir algo como, “¿Pue-

den volar los elefantes?”, 0 “¿pueden los perros volar?” Los que afirman que 

“las aves vuelan”, creen que por yo negar dicha proposición, entonces estoy 

afirmando que animales que no son aves, pueden volar. ¡Nada más lejos de 

la verdad! La verdad es que, dado que hay aves que no vuelan, como los pin-

güinos, entonces es falso afirmar absolutamente que “las aves vuelan”. La 

verdad es que hay aves que vuelan y aves que no vuelan. Esta es la verdad. 

Pues dentro de esta controversia con los que afirman que Dios ha determi-

nado que el bautismo es válido en tano lo realice una clase específica de bau-

tizador, siendo esa clase, “un cristiano”. Yo he negado dicha creencia, indi-

cando que, dado que en el Nuevo Testamento hay una distinción entre un 

cristiano sin oficio profético, o pastoral, o evangelístico, o apostólico con 

aquellos que sí lo tienen, y si los textos citados por los promotores de dicha 

creencia muestran bautizando a evangelistas, profetas o apóstoles, entonces 

no es verdad que la clase de bautizador fuese “un cristiano”, ordinariamente 

hablando. En tal caso, el bautizador, si es que Dios quiere establecer una 

clase específica de bautizador, sería un evangelista, o un apóstol, o un pro-

feta, o un maestro; pero no “un cristiano”, ordinariamente hablando. Es así 

que yo hago una distinción bíblica entre un cristiano con algún oficio como 



los indicados en Efesios 4:11, y un cristiano “ordinario”, que no ejerce alguno 

de esos oficios.  

Pues al leer Jimmy Pineda que yo hablo de “un cristiano ordinario”, me dice 

los siguiente: 

 

El primer error que comete Jimmy Pineda, es que me mal representa, pues 

yo jamás hice “plena separación entre Cristiano y Cristiano ordinario”. Primero, yo 

no estoy haciendo “plena separación”, estoy señalando una bíblica distinción 

entre cristianos que tienen un oficio ministerial con los que no lo tienen. Se-

gundo, es falso que yo esté haciendo tal distinción entre “Cristiano y Cristiano 

ordinario”. La distinción tiene que ver entre un “Cristiano con oficio ministe-

rial” y con el “Cristiano” que no ejerce algún oficio ministerial. Aquí vemos 

una de dos cosas, o Jimmy Pineda tiene serios problemas de comprensión 

lectora, o a propósito confecciona su hombre de paja, para poder refutarlo 

con facilidad, y luego ir a las redes a presumir que me refutó. Sin embargo, 

será imposible que me hagan caer en esos trucos.  

Entonces, hay una confusión entre cambiar términos y usar conceptos. Nadie 

ha cambiado términos bíblicos ni ha redefinido “cristiano”. El término “cris-

tiano” sigue significando exactamente lo mismo, una persona que ha obede-

cido el evangelio y pertenece a Cristo. Lo que se ha hecho es introducir un 

adjetivo descriptivo para señalar una diferencia funcional que el propio 

Nuevo Testamento reconoce. Eso no es manipulación del lenguaje; es análi-

sis conceptual. La Biblia no cambia el significado de “cristiano” cuando dis-

tingue entre “los doce” y “la multitud de los discípulos” (cfr. Hechos 6:2). 

Tampoco cuando habla de apóstoles, profetas, evangelistas, pastores y maes-

tros frente al resto de los santos (cfr. Filipenses 1:1). La distinción no la crea 

su servidor; la muestra el texto. 

Segundo, la acusación de “auto refutación” es vacía porque no existe contradic-

ción alguna entre afirmar que todos son cristianos y reconocer que no todos 

desempeñan el mismo oficio. Cristiano ordinario no significa “otro tipo de 

cristiano”, ni un cristiano de segunda categoría. Significa un cristiano sin 



oficio ministerial específico. Ordinario aquí se usa en su sentido clásico, no 

peyorativo, hablamos de algo común, no investido de una función particular. 

Decir “cristiano ordinario” es tan coherente como decir “creyente no apóstol” 

o “miembro del cuerpo que no es anciano”. Nadie se escandaliza por esas 

expresiones, porque todos entienden la distinción que el texto impone. Por 

ejemplo, en Gálatas 2:2, dice, “Pero subí según una revelación, y para no co-

rrer o haber corrido en vano, expuse en privado a los que tenían cierta repu-

tación el evangelio que predico entre los gentiles”. Como vemos, Pablo no 

sube a Jerusalén a exponer el evangelio a los “cristianos” en general, como si 

todos ocuparan el mismo lugar funcional. El texto introduce una distinción 

interna, completamente asumida, entre cristianos comunes y “los que tenían 

cierta reputación”. Esa expresión no crea otra clase de cristianos en términos 

de identidad salvífica. No hay dos evangelios ni dos filiaciones. Todos son 

hermanos en Cristo. Sin embargo, no todos tienen el mismo peso, función o 

responsabilidad dentro del cuerpo. Es revelador que Pablo no considera que 

esta distinción sea problemática, elitista o divisoria. No la justifica, no la ex-

plica, no la defiende. Simplemente la da por sentada, porque es parte del or-

den normal de la iglesia. Hay cristianos que predican, que enseñan, que su-

pervisan, y hay cristianos que no ejercen ese tipo de función. Ambos son cris-

tianos. Nadie pierde identidad por no tener oficio. El hecho de que Pablo ex-

ponga el evangelio “en privado” a ciertos cristianos y no a todos, muestra 

exactamente lo que se está afirmando en la explicación que he expuesto. La 

diferencia no es ontológica, sino funcional y ministerial. Pablo no está di-

ciendo “estos son más salvos” o “estos son de otra especie”. Está diciendo, en 

la práctica, estos tienen una responsabilidad que otros no tienen. Eso es pre-

cisamente lo que hoy algunos fingen no entender cuando se menciona el con-

cepto de “cristiano ordinario”. Si alguien se escandaliza por la expresión 

“cristiano ordinario”, tendría que escandalizarse también por el hecho de que 

Pablo no reunió a toda la iglesia para someter su evangelio a examen, sino 

solo a ciertos hermanos con autoridad reconocida. El problema no está en el 

término, sino en la realidad que el término describe, una realidad que el texto 

bíblico afirma sin complejos. Así que Gálatas 2:2 refuerza la explicación de 

forma natural. Todos son cristianos; pero no todos desempeñan el mismo 

oficio, ni cargan la misma responsabilidad doctrinal, ni actúan con la misma 

representatividad. Llamar a eso “cristiano ordinario” no crea una división 

artificial. Simplemente pone nombre a una distinción que el propio texto bí-

blico ya presupone. Y como suele pasar, cuando alguien acusa “auto 



refutación”, en realidad lo que está confesando es que no sabe distinguir en-

tre identidad y función. 

En tercer lugar, cuando Jimmy me exige diciendo, “haber define cristiano ordi-

nario”, la definición es simple y bíblica, aunque le incomode. Un cristiano or-

dinario es un discípulo de Cristo que no ha sido apartado ni descrito en la 

Escritura como apóstol, profeta, evangelista, pastor, maestro o diácono. Es 

parte de “la multitud de los discípulos” que aparece repetidamente en He-

chos, distinta de “los doce” o de “los siete”. Cree, obedece, adora, sirve, pero 

no ejerce un oficio ministerial que implique autoridad doctrinal, gobierno o 

proclamación oficial del evangelio. Eso no lo hace menos cristiano. Lo hace 

exactamente lo que el texto lo presenta como siendo. 

En cuarto lugar, la objeción de Jimmy incurre en una falacia de hombre de 

paja. Él actúa como si la distinción implicara dos clases ontológicas de cris-

tianos, cuando nadie ha dicho eso. No hay dos cristianismos. Hay un solo 

cristianismo con diversidad de funciones (cfr. 1 Corintios 12:4-6). El que crea 

dos clases es Jimmy Pineda, al sugerir que reconocer funciones distintas 

equivale a dividir la identidad. Eso es confundir identidad con función, un 

error lógico básico. 

En quinto lugar, y esto es lo más irónico, Jimmy usa sin darse cuenta el 

mismo tipo de distinción que critica. Cuando habla de “ancianos”, “predica-

dores” o “maestros”, automáticamente está diferenciándolos del resto de los 

cristianos, aunque no use la palabra “ordinario”. O acepta la distinción fun-

cional o tiene que negar toda estructura ministerial del Nuevo Testamento. 

No puede tener ambas cosas. 

Así que, no hay “conveniencia”, ni “cambio de términos”, ni “auto refuta-

ción”. Hay una distinción conceptual legítima, necesaria y bíblica. La obje-

ción de Jimmy no refuta el argumento; solo expresa incomodidad con una 

categoría que desarma su postura, por lo que no le queda de otra que respon-

der con sarcasmo en lugar de responder con una sana exégesis bíblica. El 

problema no es el concepto, sino lo que ese concepto deja al descubierto. 

Una vez expuesto el error y la falsa representación de Jimmy Pineda, ahora 

nos adentremos a profundizar en este concepto del “cristiano ordinario”, 

pues tal concepto es del todo legítimo, cuando no se mal representa. Todo 

concepto mal representado, obviamente, es un concepto equivocado, como 

cuando los testigos de Jehová representan la trinidad como una cabeza con 



tres rostros. De la misma manera, es importante no mal representar los con-

ceptos. Mejor, si no entendemos el concepto, solicitemos explicaciones, en 

lugar de realizar conclusiones equivocadas, para luego pretender refutar el 

concepto, y terminar haciendo el ridículo como lo hizo Jimmy Pineda. 

Entonces, el concepto “cristiano ordinario” es legítimo, aunque la expresión 

no aparezca redactada literalmente en el Nuevo Testamento. Lo que se de-

fiende no es una frase, sino una distinción conceptual real, necesaria y bíbli-

camente verificable. Desde la filosofía, esto es elemental. El hecho de que un 

concepto no esté lexicalizado no significa que sea falso o ilegítimo. La filoso-

fía distingue entre nombre y realidad. Muchas realidades se reconocen antes 

de ser denominadas lingüísticamente. Aristóteles no usó la palabra “metafí-

sica” como título de su obra; Kant no usó el término “epistemología” como lo 

usamos hoy; la Biblia no contiene la palabra “Trinidad”, y aun así describe 

una realidad trinitaria con absoluta claridad. Confundir ausencia de término 

con ausencia de concepto es un error de categoría propio del nominalismo 

más tosco.1 

Un concepto es válido cuando describe adecuadamente una distinción real, 

no cuando aparece impreso entre comillas. “Cristiano ordinario” funciona 

como un término clasificatorio, no como un título eclesiástico. No describe 

inferioridad moral ni espiritual, sino posición funcional. Ordinario no signi-

fica mediocre, carnal o ignorante. Significa no investido de un oficio minis-

terial específico. La Biblia misma opera constantemente con este tipo de dis-

tinciones. En Hechos 6 se habla de “la multitud de los discípulos” y, en con-

traste, de “los doce”. Ambos grupos son discípulos. Ambos son creyentes. 

Ambos son cristianos en sentido pleno. Sin embargo, no desempeñan la 

misma función. Los doce están dedicados a la oración y al ministerio de la 

palabra. La multitud no. Esa diferencia no es inventada por mí; es señalada 

por el texto. Allí ya existe la categoría conceptual que hoy llamamos, con toda 

legitimidad, “cristianos ordinarios”. 

Lo mismo ocurre cuando el Nuevo Testamento distingue entre los santos en 

general y aquellos que Cristo dio como apóstoles, profetas, evangelistas, pas-

tores y maestros. Efesios 4 no introduce una jerarquía ontológica, sino una 

diversidad funcional. Todos son miembros del cuerpo, pero no todos son ojo, 

mano o pie. El cuerpo sería un monstruo si todos los miembros hicieran lo 

 
1 Cfr. https://www.filosofia.org/enc/ece/e40519.htm  

https://www.filosofia.org/enc/ece/e40519.htm


mismo. Pretender que no existe una distinción real entre quienes ejercen un 

ministerio y quienes no, es negar la metáfora paulina misma. 

La Escritura, además, es explícita en mostrar que no todo cristiano estaba 

autorizado para toda obra. En Hechos 6 no se pidió simplemente “cristia-

nos”. Se pidieron varones con requisitos adicionales, aun cuando toda la igle-

sia estaba compuesta por cristianos. El texto no rebaja a los demás creyentes; 

simplemente reconoce que hay funciones que requieren un encargo especí-

fico. Eso, otra vez, valida el concepto de cristiano ordinario frente a cristianos 

con oficio. 

Desde la lógica, negar este concepto conduce al absurdo. Si no existe tal dis-

tinción, entonces todo mandato dado a apóstoles debería aplicarse indiscri-

minadamente a todo cristiano. Todos deberían imponer manos, ejercer dis-

ciplina universal, gobernar iglesias, predicar públicamente en toda circuns-

tancia y asumir autoridad doctrinal. El Nuevo Testamento no solo no enseña 

eso; lo contradice de múltiples maneras. 

Ahora bien, reconocer la categoría “cristiano ordinario” no es legislar donde 

Dios no legisló. Es simplemente describir lo que el texto ya distingue. La ca-

tegoría no crea la diferencia; la nombra. El error no está en usar el concepto, 

sino en fingir que no existe para forzar una doctrina. Quienes rechazan el 

término suelen hacerlo no por rigor bíblico, sino porque la distinción les es-

torba argumentativamente. 

En conclusión, el concepto “cristiano ordinario” es filosóficamente válido, 

bíblicamente necesario y hermenéuticamente honesto. No pretende añadir 

nada a la Escritura, sino reconocer lo que ella misma muestra con claridad. 

Negarlo no es fidelidad al texto; es ceguera selectiva. Y, como suele pasar, no 

porque falte luz, sino porque sobra conveniencia. Ω 

ESTA ES MI DEFENSA 

www.estaesmidefensa.com 

Enero, 2026 

Copyright © 2026 Lorenzo Luévano Salas 

Se autoriza la impresión y distribución gratuita de esta obra, citando la fuente y sin alterar su 

contenido. A menos que se indique lo contrario, todas las citas bíblicas son tomadas de la ver-

sión Reina-Valera © 1960 Sociedades Bíblicas en América Latina © renovado 1988 Sociedades 

Bíblicas Unidas. Utilizado con permiso. 

http://www.estaesmidefensa.com/

